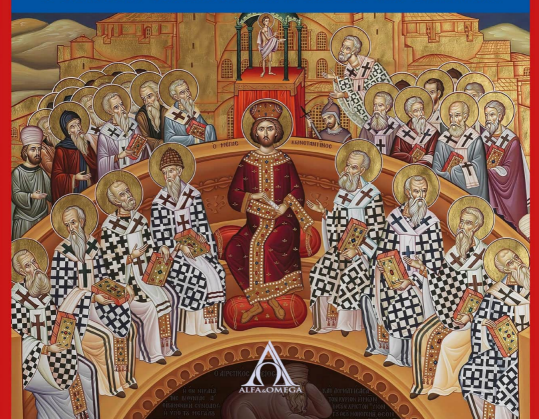


# Storia dei credo e delle confessioni

Lo sviluppo della fede cristiana attraverso i secoli

DONALD FAIRBAIRN e RYAN M. REEVES



La storia dei credo e delle confessioni cristiane è affascinante, e Fairbairn e Reeves hanno fatto un lavoro straordinario nell'esplorare il racconto della sapiente e fedele guida dello Spirito nel corso dei secoli. Tracciare lo sviluppo della fede cristiana ci illumina ancora oggi mentre leggiamo la Sacra Scrittura.

**Justin S. Holcomb**, Reformed Theological Seminary e Gordon-Conwell Theological Seminary

Questo volume offre una splendida introduzione ai credo e alle confessioni della chiesa cristiana, con particolare attenzione ai vari contesti storici in cui questi documenti sono stati scritti e utilizzati. Il risultato è un'opera che stimola il lettore a un maggiore apprezzamento e a una comprensione più profonda della tradizione della chiesa. Gli autori ci invitano a considerare i documenti ufficiali della chiesa, non solo come reperti storici, ma anche come testimonianze per il tempo presente del fatto che ciò che unisce i cristiani è di gran lunga più significativo di ciò che li divide.

Paul T. Nimmo, Università di Aberdeen

Una guida eccellente ai credo e alle confessioni, nonché un racconto coinvolgente della storia della chiesa dal punto di vista dello sviluppo dottrinale. Particolarmente degno di nota è il materiale sulla chiesa primitiva, che arricchirà l'attuale interesse protestante per le discussioni patristiche sulle dottrine di Dio e di Cristo.

Carl R. Trueman, Grove City College

Fairbairn e Reeves delineano in modo accessibile l'intera storia dei credo e delle confessioni della chiesa. Secondo gli autori, ciò che ha animato questo sviluppo non è stata né la morale né la dottrina in sé, ma il nome del Dio trino, che ha guidato i cristiani attraverso i secoli ad articolare la loro fede in credo e confessioni. Questo libro raccoglie insieme convinzioni protestanti, sensibilità ecumenica e competenza accademica, e rappresenta un'introduzione solida al patrimonio comune della chiesa.

Hans Boersma, Nashotah House, Wisconsin

Molte chiese e molti cristiani stanno iniziando a "ricordare" il loro ricco patrimonio di credo e confessioni che avevano dimenticato. Altri, che non sono mai stati consapevolmente attenti a questo patrimonio, stanno scoprendo la conoscenza e la saggezza racchiuse nei credo e nelle confessioni. Fairbairn e Reeves danno loro una risorsa preziosa.

W. David Buschart, Denver Seminary

#### STORIA DEL CRISTIANESIMO

## Storia dei credo e delle confessioni

Lo sviluppo della fede cristiana attraverso i secoli

DONALD FAIRBAIRN e RYAN M. REEVES

#### ISBN 978-88-3299-095-9

Titolo originale:

The Story of Creeds and Confessions. Tracing the Development of the Christian Faith

Copyright © 2019 Donald Fairbairn e Ryan M. Reeves Pubblicato con permesso concesso dalla Baker Academic, una suddivisione della Baker Publishing Group Grand Rapids, MI, USA

Per l'edizione italiana:

Copyright © 2025 Associazione Evangelica Alfa & Omega Via Pietro Nenni 46 bis, 93100 Caltanissetta, IT e-mail: info@alfaeomega.org – www.alfaeomega.org.

Prima edizione: novembre 2025

Salvo diversamente indicato, le citazioni bibliche sono tratte da: *La Sacra Bibbia Nuova Riveduta 2006 – versione standard* Copyright © 2008 Società Biblica di Ginevra. Usato previa autorizzazione. Tutti i diritti riservati.

Traduzione: Dario De Crescenzo

Revisione: Giovanni Marino, Nazzareno Ulfo

Impaginazione e copertina: Giovanni Marino

Stampa: Press Up S.r.l., Nepi (VT)

Tutti i diritti riservati. È vietata la riproduzione, anche parziale, con qualsiasi mezzo effettuata, non autorizzata.

## Indice

| Pre | fazione                                                         |
|-----|-----------------------------------------------------------------|
| Abl | previazioni                                                     |
| 1.  | L'inizio della storia                                           |
|     |                                                                 |
| Par | te prima: L'era dei credo (100-500)                             |
| 2.  | L'impulso dei credo nella Scrittura e nella chiesa primitiva 33 |
| 3.  | Un impero cristiano e la standardizzazione del credo 55         |
| 4.  | Il Credo niceno. Un credo per tutta la chiesa 67                |
| 5.  | La Definizione di Calcedonia. Spiegare il Credo niceno 103      |
| 6.  | Il Credo apostolico. Un credo locale con l'autorità della       |
|     | tradizione                                                      |
| 7.  | Il Credo atanasiano. Un'anomalia tra i credo con una forte      |
|     | capacità di resistenza                                          |
| Par | te seconda: Esplorare la teologia dei credo (500-900)           |
| 8.  | Spiegare Calcedonia in Oriente                                  |
| 9.  | L'Occidente traccia il proprio percorso teologico 193           |
| 10. | Divergenze dogmatiche e scisma fra Oriente e Occidente 211      |
| Par | te terza: Dai credo alle confessioni in Occidente (900-1500)    |
| 11. | La fase propedeutica agli sviluppi medievali 231                |
| 12. | Le confessioni cattoliche del Basso Medioevo                    |

| Par | te quarta: La Riforma e il confessionalismo (1500-1650)          |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| 13. | La crisi suscitata dalla Riforma                                 |
| 14. | Le prime confessioni protestanti                                 |
| 15. | Nuove generazioni di confessioni protestanti 319                 |
| 16. | Risposte cattoliche e ortodosse alle confessioni protestanti 359 |
| 17. | Le confessioni protestanti alla fine della Riforma               |
| Par | te quinta: Le confessioni dell'era moderna (1650-oggi)           |
| 18. | La nuova grammatica delle confessioni moderne 421                |
| Cor | nclusione                                                        |
| Ind | ice degli argomenti                                              |

Dedico questo libro a Lionel R. Wickham, che è stato il mio relatore e un amico, la cui scomparsa, avvenuta il 17 dicembre 2017, è coincisa con la fase finale della stesura di questo testo.

Donald Fairbairn

Dedico questo libro a Zoë, Owen e Dexter. Ryan Reeves

### Prefazione

In un certo senso, le origini di questo libro risalgono all'Università di Cambridge, dove entrambi abbiamo completato i nostri studi di dottorato (Fairbairn alla fine degli anni '90 in patristica e Reeves alla fine degli anni 2000 sul cristianesimo dell'epoca moderna). È lì che abbiamo coltivato la nostra passione per i rispettivi periodi della storia cristiana e per le prospettive che presentiamo in queste pagine. In un altro senso, la genesi di questo libro è connessa al Gordon-Conwell Theological Seminary, che ha dato vita alla nostra amicizia.

Entrambi siamo entrati a far parte della facoltà del Gordon-Conwell nel 2010, sostenendo persino il colloquio lo stesso giorno, e negli anni successivi abbiamo avuto numerose opportunità di collaborare nell'insegnamento della storia della chiesa e della teologia. È stato attraverso la nostra esperienza didattica al Gordon-Conwell che abbiamo affinato le idee centrali che caratterizzano questo libro.

Riteniamo che la storia dei credo e delle confessioni costituisca un percorso unitario, in cui gli sviluppi successivi si fondano su quelli precedenti, e in questo libro abbiamo cercato di evidenziare la coerenza di questa storia, nonostante le molteplici tensioni tra Oriente e Occidente, tra il cristianesimo cattolico romano, ortodosso e protestante, e tra le diverse tradizioni protestanti. Per questo motivo, abbiamo scelto di scrivere l'intero volume con una voce uniforme.

Allo stesso tempo, è naturale che ciascuno di noi abbia guidato la stesura nelle aree della propria specializzazione. Il capitolo 1 e la conclusione del libro sono frutto del lavoro congiunto. I capitoli dal 2 al 10 sono principalmente opera di Fairbairn, mentre i capitoli dall'11 al 18 sono in gran parte di Reeves.

Durante questo percorso, abbiamo beneficiato dell'aiuto di molte persone. Un ringraziamento particolare va a Robert Hosack di Baker Academic, che ha generosamente acconsentito a permettere a Reeves di coinvolgere Fairbairn in questo progetto, nonostante esistesse già un contratto che designava Reeves come unico autore. Ringraziamo Aldo Mondin e Kate Hendrickson per il loro contributo nella revisione delle prime bozze di diversi capitoli, e ad Aldo va anche il merito per l'assistenza nella selezione di immagini, mappe e altri elementi significativi inclusi nel libro.

A questo punto, è utile aggiungere un'indicazione su dove reperire i numerosi credo e confessioni citati in questo libro, poiché tali documenti cristiani sono stati raccolti e pubblicati in molte fonti diverse. Nel corso del libro, citiamo i documenti da edizioni o traduzioni moderne, spesso in collane di riferimento, ma talvolta anche in pubblicazioni meno note. Tuttavia, studenti e lettori interessati, probabilmente preferiranno un'unica fonte di riferimento, un luogo dove poter trovare molti di questi documenti.

Per gran parte del XX secolo, il miglior punto di riferimento unico (ancora facilmente reperibile e utile) è stato *The Creeds of Christendom* di Philip Schaff. Un'edizione pratica ed economica in un solo volume è *Creeds of the Churches* di John H. Leith. Lo standard accademico attuale è il monumentale lavoro di Jaroslav Pelikan e Valerie Hotchkiss, *Creeds and Confessions of Faith in the Christian Tradition* (*CCFCT*). Nelle nostre note a piè di pagina, includiamo non solo le citazioni delle opere da cui stiamo attingendo, ma anche riferimenti ai volumi e alle pagine del *CCFCT* in cui si possono trovare i documenti. Naturalmente, molti credo e confessioni sono anche facilmente accessibili online.

D. F. e R. M. R. Gordon-Conwell Theological Seminary Charlotte e Jacksonville Marzo 2018

### Abbreviazioni

ACW: Ancient Christian Writers.

CCFCT: Creeds and Confessions of Faith in the Christian Tradition, a cura di Jaroslav Pelikan e Valerie Hotchkiss, 4 volumi, New Haven, Yale University Press, 2003.

FC Fathers of the Church.

NPNF<sup>1</sup>: Nicene and Post-Nicene Fathers, Series 1, a cura di Philip Schaff, (orig. 1886-1889), 14 volumi, Peabody, Hendrickson, 1994.

NPNF<sup>2</sup>: Nicene and Post-Nicene Fathers, Series 2, a cura di Philip Schaff e Henry Wace. (orig. 1890-1900), 14 volumi, Peabody, Hendrickson, 1994.

PL: Patrologia Latina [= Patrologiae Cursus Completus, Series Latina], a cura di Jacques-Paul Migne, 217 volumi, Paris, 1844-1864.

PPS: Popular Patristics Series.

## 1

### L'inizio della storia

Al centro della fede cristiana non c'è un sistema etico (per quanto importante), né un insieme di comandamenti (anche se ce ne sono molti), e nemmeno un insieme di dottrine (anche se anch'esse sono molto importanti), ma un nome. Pietro dice ai capi dei giudei: «Non vi è sotto il cielo nessun altro nome che sia stato dato agli uomini, per mezzo del quale noi dobbiamo essere salvati» (Atti 4:12). Seguendo il comando di Gesù, i nuovi cristiani vengono battezzati «nel nome del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo» (Matteo 28:19). In effetti, chiamandoci cristiani, ci identifichiamo con Cristo, nostro Signore. La nostra identità fondamentale non risiede in ciò che facciamo, o in ciò che crediamo in sé, ma in colui al quale apparteniamo, come rivela il nome che portiamo.

Inoltre, colui al quale apparteniamo è anche colui nel quale crediamo. Paolo scrive ai Romani: «Perché, se con la bocca avrai confessato Gesù come Signore e avrai creduto con il cuore che Dio lo ha risuscitato dai morti, sarai salvato» (Romani 10:9). Questa semplice affermazione include un fatto che noi crediamo: Dio ha risuscitato Gesù dai morti. Ma ancora più fondamentale è il riconoscimento di chi sia questo Gesù che Dio ha risuscitato dai morti: egli era ed è il Signore. Pertanto, essere cristiani significa essenzialmente confessare chi è Gesù Cristo in relazione a Dio, riconoscere che gli apparteniamo perché portiamo il suo nome, e credere nelle verità fondamentali della sua storia: incarnazione, vita, morte e risurrezione. Le nostre azioni derivano dalla nostra confessione, che a sua volta ha origine in colui al quale apparteniamo e nel quale crediamo, in colui del quale portiamo il nome. Di conseguenza, nel corso della storia cristiana, i credenti hanno cercato di articolare in dichiarazioni sintetiche – i credo e le confessioni – la persona in cui crediamo, ciò che crediamo di lui e di noi stessi, e le implicazioni della nostra fede in lui. La storia dei credo e delle confessioni documenta questi sforzi da parte dei cristiani. Come tale, questa storia è parte integrante della storia del cristianesimo in generale.

## Perché dovremmo interessarci ai credo e alle confessioni del passato?

Prima di iniziare questa esplorazione, noi cristiani occidentali del XXI secolo dobbiamo affrontare una questione fondamentale: i credo e le confessioni contengono un linguaggio che non proviene direttamente dalla Bibbia. Molti di noi affermano con orgoglio – e giustamente – la fedeltà alla sola Scrittura come autorità ultima per la fede che professiamo. Perché, dunque, dovremmo usare un linguaggio diverso dalle parole bibliche per descrivere questa fede? Inoltre, i credo e le confessioni non solo derivano da fonti esterne alla Bibbia, ma rappresentano articolazioni della fede formulate da altri. Perché dovremmo recuperare un linguaggio antico e polveroso invece di parlare di Gesù a modo nostro, con parole contemporanee?

Sono domande legittime che, come i paletti di una recinzione, delineano due caratteristiche principali del cristianesimo protestante occidentale (soprattutto americano): il biblicismo e l'individualismo. «Non ho altro credo che la Bibbia», si dice spesso. Questa affermazione esprime la lodevole intenzione di attenersi alla Scrittura ed evitare l'adozione acritica di idee puramente umane. Abbiamo elevato a icona l'individuo che mette in discussione l'autorità ovunque la incontri. Il credente ideale, sosteniamo, è un pensatore critico, uno studioso indipendente che interroga le idee del passato e si confronta direttamente (e forse esclusivamente) con la Bibbia per approfondire la propria fede. Il nostro modello romantico è la persona che legge la Bibbia da sola – una persona, un libro – cogliendo la sua verità e parlando di Gesù con le parole della Scrittura. Con un tale ideale, a cosa servirebbero i credo o le confessioni, o un libro sulla loro storia?

Per affrontare questa questione, torniamo all'affermazione iniziale. Il cristianesimo riguarda un nome. Come cristiani, proclamiamo il nome della persona a cui apparteniamo e in cui crediamo. La nostra vita ruota attorno al gioioso compito di conoscere questa persona e di parlare di lei. Conoscere e parlare sono strettamente correlati: dobbiamo *fare la conoscenza* di qualcuno per *conoscerlo* veramente, e dobbiamo *imparare a parlare* per poter *comunicare*. Quando incontriamo Gesù per la prima volta, sappiamo qualcosa di lui e possiamo dire qualcosa. Potremmo esprimerci in modo impreciso, esitante o incerto, oppure con eccessiva certezza ma senza equilibrio o accuratezza. Ma possiamo parlare di lui: ogni cristiano ha qualcosa da dire su Gesù. Tuttavia, per parlarne *bene*, dobbiamo conoscerlo: attraverso la sua Parola, la preghiera e la comunione con altri credenti.

Conoscere Cristo è simile a conoscere il proprio coniuge. Chiunque sia sposato può ammettere di non aver sposato esattamente la persona che immaginava. L'estasi della luna di miele non cambia il fatto che dopo la prima notte di nozze ci si sveglia accanto a un quasi estraneo. Sarete anche una sola carne, ma non siete ancora un cuore solo e una mente sola (almeno non subito). E ora quella persona non se ne andrà mai! La nostra fede segue un percorso analogo. Accettiamo l'abbraccio di Cristo e l'alleanza nel suo sangue; siamo lavati, unti e colmi della gioia della sua pace. Ma lo conosciamo appena; come potrebbe essere altrimenti? Fino a poco tempo fa eravamo ribelli, lontani, avevamo abbandonato il suo Vangelo per seguire la nostra strada nel mondo. Come possiamo davvero conoscerlo proprio all'inizio della vita cristiana? Col tempo, però, impariamo a conoscerlo come si conosce un coniuge, e possiamo parlare di lui con un'intimità simile a quella che si sviluppa in un matrimonio dopo molti anni.

Per parlare bene, tuttavia, l'intimità non basta, non è sufficiente "conoscere". Abbiamo bisogno anche di quella che potremmo chiamare "una grammatica". I bambini devono apprendere la grammatica della loro lingua madre e, prima di farlo, le loro espressioni d'amore e delle relazioni sono goffe e le loro parole per descrivere l'amore ancora più imprecise (per quanto affascinanti!). Allo stesso modo, i cristiani devono imparare la grammatica dell'intimità cristiana, la grammatica delle relazioni descritte attraverso una prospettiva cristiana, la grammatica del vivere alla luce di Colui di cui portano il nome. Impariamo questa grammatica, innanzitutto, dalla Scrittura. Ma impararla solo dalla Scrittura sarebbe come ricevere l'opera completa di Shakespeare e dover descrivere la lingua inglese basandosi unicamente su di essa. In quell'immenso volume c'è tutto: le meravigliose espressioni, la precisione, l'equilibrio e l'eleganza di cui la lingua è capace nelle mani di quello che, forse, è stato il suo più grande scrittore. Ma la maggior parte di noi avrebbe bisogno di una guida per navigare – per non parlare di spiegare – le ricchezze dell'inglese shakespeariano. Allo stesso modo, la maggior parte di

noi necessita di una guida per esplorare le ricchezze della Scrittura, non come sostituto della Scrittura, ma come un compendio che ci aiuti a orientarci e a parlare di ciò che stiamo leggendo e sperimentando. Affermiamo che la Bibbia resta la nostra autorità ultima, ma se siamo onesti, molto probabilmente ammetteremo di aver bisogno di aiuto con la Bibbia, proprio come con Shakespeare. I credo e le confessioni – la grammatica della fede cristiana tramandataci dalla chiesa del passato – possono aiutarci a parlare efficacemente di Gesù, di cui portiamo il nome.

C'è un'altra ragione per cui molti di noi possono essere riluttanti all'uso di credo e confessioni. Nella nostra lingua, la parola "credo" si riferisce spesso a una fedeltà politica o a una visione generale del mondo. Spesso ha una connotazione negativa, come se aderire a un credo rendesse intolleranti, in contrasto con chi accetta tutti, indipendentemente dalla razza, dal genere o dal credo. Cristiani ben intenzionati, pensando al "credo" in questo senso, affermano con orgoglio di non avere altro credo che Gesù. E la parola "confessione" suona ancora peggiore alle orecchie contemporanee, suggerendo che dobbiamo scusarci per ciò che confessiamo, o che confessiamo solo quando siamo costretti<sup>1</sup>.

Uno sguardo al significato originale della parola "credo" può aiutarci a superare queste connotazioni negative e a riconoscere il valore di prestare attenzione ai credo e alle confessioni. La parola greca usata nella chiesa primitiva per indicare un credo era *symbolon*, da cui deriva la parola "simbolo". Un *symbolon*, nel suo uso più elementare, era una combinazione di due pezzi accostati, che permetteva di verificare un pezzo perché corrispondeva al secondo<sup>2</sup>. Pensate a un dipinto o a un arazzo tagliato in due parti, che vengono poi verificate ricomponendole per dimostrare che combaciano. Sappiamo che un pezzo è autentico perché corrisponde al secondo. Nulla descrive meglio il rapporto tra la fede personale e gli antichi credo: abbiamo fede in Cristo, ma dobbiamo verificare di non aver inventato un Cristo secondo le nostre fantasie. È come se gli autori dei credo e delle confessioni ci dicessero: «Accosta la tua fede a questo modello e ve-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Per una discussione delle diverse ragioni correlate al pregiudizio anti-credo evidente in gran parte del protestantesimo contemporaneo, si veda Сакь R. Тrueman, *The Creedal Imperative*, Wheaton, Crossway, 2012, pp. 21-49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Henry G. Liddell e Robert Scott, *A Greek-English Lexicon* (orig. 1843), 9<sup>a</sup> ed. rivista e ampliata da H. S. Jones e R. McKenzie, Oxford, Clarendon, 1996, p. 1676.

rifica se le immagini corrispondono o se rivelano una differenza fondamentale tra le tue impressioni e la fede dei nostri padri. Se queste immagini differiscono, rifletti e confrontati con i parametri della fede per vedere se c'è qualcosa da imparare».

Gli autori di credo e confessioni non immaginavano che potessimo afferrare rapidamente ogni aspetto del credo in una sola lettura, come se la fede potesse essere inghiottita in un sol boccone e le ossa dell'eresia sputate fuori. I credo sono invece, per riprendere un'espressione romantica, documenti viventi, non perché si adattino ai nostri atteggiamenti mutevoli, ma perché i nostri atteggiamenti devono sempre essere verificati rispetto al loro disegno originale. I credo, in quanto simboli, ci istruiscono sulla progettazione della nostra casa teologica; sono come progetti architettonici. Cosa ne direste di moderni costruttori che, solo perché pensano orgogliosamente di non aver bisogno di progetti, gettano le fondamenta per costruire delle case in cui sarà impossibile vivere?

I credo e le confessioni non erano concepiti per essere esaustivi, almeno non nel senso di rendere superflue tutte le discussioni successive<sup>3</sup>. I cristiani nel corso dei secoli non hanno mai condiviso il nostro desiderio moderno di spiegare tutto in una volta, anche nel contesto di una lunga confessione. Il loro intento era fornire ai cristiani una guida, un progetto – la seconda metà del symbolon – affinché potessero evitare le numerose insidie di coloro che troppo frettolosamente avevano tentato di spiegare Cristo con parole proprie. E così i credo e le confessioni furono impiegati per far fronte a una sorprendente varietà di problemi teologici. L'impulso della chiesa a mettere per iscritto la propria grammatica derivava in parte dal fatto che alcuni cristiani, nel loro zelo di enfatizzare certi aspetti teologici, avevano adottato visioni di Dio o di Cristo più vicine alla loro immaginazione che alla Scrittura. Lungi dall'essere un mezzo per allontanarsi dalla Bibbia, i credo e le confessioni servivano a mettere in guardia dal pericolo di deviare dalla Scrittura.

Ma il progetto originale di un credo o di una confessione, anche se chiaro, necessita ancora oggi di essere interpretato e spiegato. I credo sono composti da parole usate per racchiudere il dramma bi-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Come vedremo nella parte 4, le confessioni spesso non erano pensate per coprire tutti gli argomenti, e anche se trattavano la maggior parte di essi, non li coprivano esaustivamente.

blico, proprio come facciamo noi quando scegliamo di sintetizzare l'essenza del messaggio evangelico in un unico concetto come grazia, regno, Vangelo, salvezza. Non c'è nulla di sbagliato in questo, ma tali parole richiedono una spiegazione. Immaginate un pastore che, rispondendo a domande sulla fede, ci metta semplicemente in mano una Bibbia e dica: «Questa è la nostra fede». Non c'è nulla di sbagliato nelle motivazioni del pastore: la Scrittura è la fonte della nostra fede e compiremo meraviglie per la nostra fede se iniziamo una vita di esplorazione dell'Antico e del Nuovo Testamento. Ma sarebbe una negligenza se quel pastore *non ci aiutasse mai* a capire qualcosa al di là dei singoli passi della Scrittura. Non potrebbe giustificare la predicazione, la consulenza pastorale, l'insegnamento, l'esortazione e neanche ogni altra attività che richieda di spiegare e applicare la fede biblica piuttosto che leggere e predicare la Bibbia in modo espositivo.

Noi prendiamo continuamente gli insegnamenti della nostra fede per spiegarli e riassumerli, e così fanno i credo e le confessioni. Parliamo della nostra fede con un linguaggio che non è così esplicito nella Bibbia, e lo stesso fanno i credo. Anche noi, come gli autori dei credo, sappiamo che la Scrittura è destinata a plasmare il nostro linguaggio su Cristo e il suo regno, e sulla loro connessione con il patto dell'Antico Testamento e su come serviamo il Signore dalla croce fino alla risurrezione finale. I credo e le confessioni possono quindi essere un aiuto indispensabile per avvicinarci alla Scrittura, al Gesù della Scrittura di cui portiamo il nome, e per parlare bene di lui. Essi meritano la nostra attenzione.

### La cronologia dei credo e delle confessioni

Sebbene l'impegno nel confessare in chi e in cosa crediamo si sia sviluppato nel corso dei duemila anni di storia cristiana, si è concentrato soprattutto in due periodi storici principali. Il primo è il periodo patristico, che comprende i secoli successivi alla fine dell'era del Nuovo Testamento. Il termine "patristico" deriva dal latino "pater", ovvero padre, e si riferisce ai grandi pensatori cristiani che, nei secoli successivi alla nascita di Cristo, hanno elaborato e riflettuto sulla fede cristiana diventando noti come padri della chiesa.

Il periodo patristico ebbe inizio intorno al 100 d.C., e gli studiosi forniscono date diverse per la sua conclusione. In questo libro considereremo l'estensione del periodo patristico – che chiamiamo anche

"l'epoca dei credo" – fino al 500 circa, momento in cui tutti i grandi credo antichi raggiunsero la forma definitiva, o vi erano molto vicini.

Il secondo periodo di intensa attività confessionale fu quello della Riforma. Esso iniziò nei primi anni del XVI secolo, e la presunta<sup>4</sup> affissione delle Novantacinque tesi da parte di Martin Lutero sulla porta della chiesa del castello di Wittenberg, il 31 ottobre 1517, rappresenta un appropriato punto di partenza simbolico. Una data di conclusione convenzionale per la Riforma è il 1647, quando fu ratificata l'ultima delle grandi confessioni dell'epoca della Riforma, la *Confessione di fede di Westminster*. Usando numeri approssimativi, consideriamo che il periodo della Riforma si sia esteso dal 1500 al 1650 circa.

Di conseguenza, la disposizione cronologica di questo libro è la seguente: la prima parte affronta i credo antichi e copre approssimativamente gli anni 100-500. La seconda parte si occupa del modo in cui sia l'Oriente sia l'Occidente hanno approfondito la teologia dei credo, nonché del ruolo dei credo nella divisione tra Oriente e Occidente. Copre quindi il periodo tra il 500 e il 900 circa. La terza parte si concentra sull'Europa medievale e sul passaggio dalla teologia dei credo a quella delle confessioni nel periodo 900-1500. La quarta parte considera la Riforma Protestante, dal 1500 al 1650, e la stesura delle grandi confessioni da parte dei protestanti, insieme alle reazioni dei cattolici romani e degli ortodossi orientali. La quinta parte tratta della stesura di confessioni nel mondo moderno, dal 1650 fino al presente, con particolare attenzione ai secoli XIX e XX, considerando nuovamente le tre diverse ramificazioni della chiesa. Poiché la stesura dei credo si è concentrata nel periodo patristico e quella delle confessioni si è verificata principalmente al tempo della Riforma, la prima e la quarta parte sono di gran lunga le più estese.

#### Credo e confessioni: qual è la differenza?

A questo punto, ci si potrebbe giustamente chiedere quale sia la differenza tra un credo e una confessione, se entrambi mirano a sintetizzare la fede cristiana in forma riassuntiva. La risposta semplice, che non è affatto sbagliata, è che un credo è una dichiarazione ri-

 $<sup>^4</sup>$  Scriviamo «presunta» perché c'è una certa disputa sul fatto che questo evento sia effettivamente accaduto e su come siano andate le cose. Si veda la nostra discussione nel capitolo 13.

assuntiva scritta nei primi secoli della storia cristiana, mentre una confessione è una dichiarazione riassuntiva scritta in epoche successive. Perciò, abbiamo i credo patristici e le confessioni dell'epoca della Riforma (o, per estensione, confessioni medievali o moderne).

Dietro questa ovvia differenza cronologica, si cela una distinzione più fondamentale. I credo sono dichiarazioni brevi (raramente composte da più di alcune decine di righe), si concentrano sempre sulla Trinità e sono progettati con un linguaggio fisso per essere utilizzati in un contesto liturgico<sup>5</sup>. Le confessioni, invece, sono quasi sempre più estese (di solito diverse decine di paragrafi, talvolta molto più lunghe) e, pur riaffermando le grandi dichiarazioni trinitarie dei credo, dedicano gran parte del contenuto alle questioni *derivanti* dalla fede nella Trinità. Le confessioni protestanti, ad esempio, riservano grande attenzione alla chiesa e ai sacramenti, temi che nei credo trovano solo un breve accenno, essendo questi ultimi incentrati sulla Trinità.

Comprendendo i credo e le confessioni in questo modo, possiamo capire perché i credo siano stati prodotti durante il periodo patristico e le confessioni solo successivamente. Abbiamo già visto che l'aspetto fondamentale della fede cristiana è il nome di colui al quale apparteniamo. Il primo compito dei grandi pensatori cristiani che hanno articolato la nostra fede è stato quindi quello di sintetizzare e spiegare il nome del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo. Le affermazioni organizzate attorno alle tre persone sono nate molto presto nella storia cristiana. Queste dichiarazioni sono poi diventate la base per formulazioni più ampie che trattano altri aspetti della fede, derivanti dal nome. Così, brevi sommari su Colui in cui crediamo, hanno naturalmente preceduto e condotto a dichiarazioni più elaborate su ciò in cui crediamo. I credo sono venuti prima, e le confessioni si sono sviluppate su di essi<sup>6</sup>. Questo fatto non solo spiega la distinzione cronologica tra credo e confessione, ma fornisce anche la motivazione per raccoglierli in un unico volume come questo.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Studi recenti hanno dimostrato che la principale differenza tra un credo e una regola di fede nella chiesa primitiva era che il primo era destinato all'uso liturgico. Si veda Liuwe H. Westra, "The Apostles' Creed: Origin, History, and Some Early Commentaries", in *Instrumenta patristica et medievalia* 43, Turnhout, Brepols, 2002, pp. 37-39.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ciò non significa che i padri della chiesa non abbiano mai fatto dichiarazioni simili a confessioni. Ciò che credevano sulla Bibbia, sulla chiesa e così via era indicato chiaramente nei loro scritti. Ma quando era il momento di confessare la fede in modo comunitario e succinto, lo facevano concentrandosi sulle persone della Trinità, in cui credevano, senza scrivere lunghi trattati su ciò che credevano, simili alle confessioni successive.

Un'altra distinzione tra credo e confessioni, strettamente correlata, è quella tra dichiarazioni locali e universali. A un certo livello, tutte le affermazioni teologiche sono locali. Cioè, tutte le affermazioni sono influenzate dalla situazione particolare in cui sorgono e dai problemi specifici che affrontano. Questo vale per gli stessi scritti biblici, ed è per questo che insistiamo su "contesto, contesto, contesto" quando interpretiamo i testi. È vero anche per ogni altro scritto prodotto nella storia umana. Il contesto specifico influisce sul modo in cui le idee vengono presentate. Così, anche i primi credo erano locali e contestuali. Esistevano scopi particolari (come il battesimo) per i quali i credo erano stati scritti, e problemi o errori specifici (eresie, per così dire) dai quali i credo cercavano di difendersi. Un credo poteva essere scritto, ad esempio, ad Antiochia, senza prestare attenzione diretta a ciò che diceva un altro credo di Roma. Ma, come vedremo, nel tempo i credo si sono standardizzati, e il fatto stesso che fossero tutti incentrati sulla Trinità significava che potevano essere standardizzati e raggiungere un alto grado di somiglianza. Oltre a questa comunanza "accidentale", il IV secolo vide un movimento deliberatamente votato alla standardizzazione e all'universalizzazione dei credo. Di conseguenza, i credo che conosciamo oggi sono stati concordati da un'ampia fetta della chiesa cristiana. Sono di carattere universale, anche se non dobbiamo dimenticare le loro origini locali e contestuali.

Le confessioni, invece, erano distintamente locali. Erano chiaramente sollecitate e indirizzate a situazioni particolari. La loro organizzazione tendeva a seguire le questioni del loro tempo e luogo, e la distribuzione dello spazio era dominata dalle questioni più controverse, non da quelle più fondamentali (che spesso erano date per acquisite). Di conseguenza, raramente una determinata confessione ha ottenuto riconoscimento e accettazione da parte di un'area più ampia della cristianità rispetto al gruppo che l'ha originata. Esistono confessioni anglicane, riformate, metodiste e persino battiste, anche se molti battisti contemporanei tendono a rifuggire da documenti non biblici come i credo o le confessioni. Ci sono poi le confessioni cattoliche e quelle ortodosse orientali. E mentre i cristiani potrebbero trarre grande profitto dalla lettura di confessioni di gruppi diversi dal loro, raramente un gruppo diverso da quello che ha scritto la confessione l'ha approvata o affermata interamente<sup>7</sup>.

 $<sup>^{7}</sup>$  Per una spiegazione complementare delle differenze tra credo e confessioni, si

In sintesi: i credo proclamano la fede comune dell'intera chiesa attraverso la storia, una fede nel Padre, nel Figlio e nello Spirito. Le confessioni spiegano le implicazioni di quella fede come intese da gruppi più piccoli all'interno della chiesa. I credo precedono le confessioni, si basano sulla Scrittura e servono come fondamento per le confessioni. Essi sono più universali che locali (anche se non perdono mai completamente la loro componente locale); le confessioni sono dichiaratamente locali e contestuali. Con questa distinzione in mente, siamo pronti per uno sguardo preliminare al contenuto di questo libro, guardando, in primo luogo, ai principali credo del periodo patristico, e poi alla relazione tra credo e confessioni nel momento in cui l'ortodossia, il cattolicesimo e successivamente il protestantesimo hanno formato le loro distinte identità.

#### I principali credo

Molti cristiani in Occidente conoscono un solo credo, quello apostolico. Altri ne conoscono altri due, il Credo atanasiano e il Credo niceno. Alcuni possono aver sentito parlare del "Credo calcedoniano", un termine improprio perché questo documento non è un credo ma una "definizione" che spiega il Credo niceno. Così, la maggior parte dei cristiani occidentali può essere sorpresa di scoprire che né il Credo apostolico né il Credo atanasiano sono mai stati formalmente approvati da tutta la chiesa. Mentre ci orientiamo verso i credo, è necessaria una breve spiegazione di questo strano fatto.

Il Credo apostolico non è stato scritto dagli apostoli, ma è nato da quello che chiamiamo "simbolo battesimale", un'affermazione che i candidati al battesimo recitavano quando si preparavano a entrare nell'acqua. Nei primi secoli, in tutto il mondo cristiano, erano in uso diversi simboli battesimali (simili, ma raramente identici), che hanno generato una varietà di credo (questa è la storia che racconteremo nel capitolo 2). Il simbolo battesimale di Roma (spesso chiamato Antico credo romano) emerse in latino nel II secolo e iniziò gradualmente a diffondersi in altre parti del mondo cristiano occidentale, mentre crescevano l'influenza e il prestigio della sede episcopale romana (in seguito chiamata papato). L'Antico credo romano venne

veda Justin S. Holcomb, Know the Creeds and Councils, Grand Rapids, Zondervan, 2014, pp. 10-15.

## Indice degli argomenti

| Battesimo, eucaristia, ministero           | Catari. Vedere Movimento cataro      |
|--------------------------------------------|--------------------------------------|
| (BEM), 433                                 | Catechismi, 297–299, 311–312, 354,   |
| Battisti, 422–424                          | 356, 379, 398–401                    |
| Belga. Confessione di fede —,              | Catechismo cristiano di Hubmaier,    |
| 394–397, 405                               | 311–314                              |
| BEM. Vedere Battesimo, eucaristia,         | Catechismo di Heidelberg, 398–401    |
| ministero (BEM)                            | Caterina d'Aragona, 345–346, 351     |
| Berengario di Tours, 235–240, 251,         | Cattolicesimo                        |
| 255                                        | autorità papale e —.                 |
| Bestemmia di Sirmio, 90                    | Vedere Autorità ecclesiastica        |
| Bibbia                                     | decreti del -, 27-28, 359-373,       |
| e i credo, 16–20                           | 431–435                              |
| e le confessioni, 293–295, 299–301,        | scismi nel —, 436                    |
| 314, 333, 350, 354, 396                    | Cena del Signore. Vedere Eucaristia  |
| traduzione della —, 264–265, 297,          | Cera, analogia della —, 253–254      |
| 346, 368, 416                              | Cerulario, Michele, 223–224          |
| Boesak, Allan, 443, 446                    | Chemnitz, Martin, 383                |
| Bolena, Anna, 346, 351                     | Chiesa assira d'Oriente, 121–124     |
| Bonifacio VIII, 242, 260–262, 365n         | Chiesa Assira d'Oriente, 433–434     |
| Book of Martyrs (John Foxe), 363           | Chiesa Avventista del Settimo        |
| Borromeo, Carlo, 363–364                   | Giorno, 429                          |
| Brandenburg, Albrecht von                  | Chiesa di Toraja, 437                |
| (arcivescovo), 280                         | Chiesa Episcopale Metodista          |
| Brès, Guido de, 394                        | Africana (AME), 436                  |
| Broederkring, 442                          | Chiesa Evangelica del Togo, 440      |
| Brownisti, 423                             | Chiesa Indipendente Filippina, 436   |
| Bucero, Martin, 284, 288, 296, 300,        | Chiesa Luterana Americana, 428–429   |
| 302, 328–342, 351, 398                     | Chiesa Metodista Coreana, 440        |
| Bullinger, Heinrich, 284, 296, 307,        | Chiesa Ortodossa Africana, 435       |
| 327, 332–335, 339–341, 353, 394            | Chiesa Presbiteriana di              |
| ,,,,,                                      | Cumberland, 426                      |
| Calvino, Giovanni, 283–284,                | Chiesa Riformata Olandese, 395, 405  |
| 287–288, 336–344, 351, 353, 391,           | Chiesa Riformata Olandese in         |
| 394–395, 399                               | Sudafrica, 443                       |
| Capito, Wolfgang, 328–334                  | Chiesa, segni della —, 99, 199–205,  |
| Cappadoci, 92, 107, 109                    | 397                                  |
| Carlo I, 411–414, 417                      | Chiese ortodosse orientali., 28      |
| Carlo II, 417                              | Chiese Ortodosse Orientali, 131–134, |
| Carlo Magno, 141–142, 157                  | 184, 189                             |
| Carlo Martello, 140–141                    | Cinque articoli di rimostranza,      |
| Carlostadio, Andrea, 308–309, 379 <i>n</i> | 405–409                              |
| Carlo V, 282, 303, 307, 320, 326–328,      | Cipriano di Cartagine, 200–201       |
| 366, 382, 393–394                          | Cirillo di Alessandria, 113–114,     |
| Carolingi Vedere Dinastia carolingia       | 117–120, 124–128, 132                |

| Città del Vaticano, 432, 280n<br>Classi guerriere, 245–247<br>Colloqui di Marburgo, 29, 285,<br>300–302, 305, 307, 328, 439, 450<br>Comunione dei santi, 145<br>Conciliabulum, 118 | Confessioni, definizione di —, 21–24<br>Confessioni di comunità, 289–290<br>Confessioni di controversia, 290<br>Confessioni di ortodossia, 289<br>Confessioni (riviste) delle nazioni,<br>440–447 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Conciliarismo, 365                                                                                                                                                                 | Congregazionalismo, 423                                                                                                                                                                           |
| Concili ecumenici                                                                                                                                                                  | Conoscenza naturale, 396                                                                                                                                                                          |
| a Calcedonia, 103–105, 120, 123                                                                                                                                                    | Contarini, Gasparo, 366                                                                                                                                                                           |
| a Costantinopoli, 25, 93–94,                                                                                                                                                       | Contesto teologico, 23                                                                                                                                                                            |
| 173–190, 219                                                                                                                                                                       | Controriforma, 361–363                                                                                                                                                                            |
| a Efeso, 26, 103, 117–124, 134                                                                                                                                                     | Controrimostranza, 409                                                                                                                                                                            |
| a Nicea, 25–26, 67–69, 77–78, 191                                                                                                                                                  | Controversia semipelagiana,                                                                                                                                                                       |
| Concilio, definizione di $-$ , 77 $n$                                                                                                                                              | 208–209                                                                                                                                                                                           |
| Concilio di Alessandria, 90–91, 107                                                                                                                                                | Cornelio (papa), 199                                                                                                                                                                              |
| Concilio di Efeso, 26, 117-126, 207,                                                                                                                                               | Correttezza sacramentale, 201                                                                                                                                                                     |
| 450                                                                                                                                                                                | Costantino, 55–65                                                                                                                                                                                 |
| Concilio di Sens, 253–254                                                                                                                                                          | Costantino II, 87                                                                                                                                                                                 |
| Concilio di Trento, 248, 259-261,                                                                                                                                                  | Costantino I (il Grande), 67-68, 75,                                                                                                                                                              |
| 272, 275, 326, 359–362, 365–370,                                                                                                                                                   | 77–78, 84–85, 87                                                                                                                                                                                  |
| 374, 431, 434                                                                                                                                                                      | Costantinopoli, 173–190                                                                                                                                                                           |
| Concilio di Trento, 280n                                                                                                                                                           | città di —, 63–64, 213–217                                                                                                                                                                        |
| Concilio per la correzione della                                                                                                                                                   | concili a —, 25, 93–94, 173–190, 219                                                                                                                                                              |
| chiesa, 366                                                                                                                                                                        | Concilio di —, 25–26                                                                                                                                                                              |
| Concilio Vaticano I, 431                                                                                                                                                           | Costanzo II, 87–88, 90, 101                                                                                                                                                                       |
| Concilio Vaticano II, 360, 433                                                                                                                                                     | Costituzione dogmatica della chiesa                                                                                                                                                               |
| Concilium de emendanda ecclesia, 366                                                                                                                                               | di Cristo, 432–433                                                                                                                                                                                |
| Concordia, Formula di —.                                                                                                                                                           | Cranmer, Thomas, 336, 346–351                                                                                                                                                                     |
| Vedere Formula di concordia                                                                                                                                                        | Creazione, 71, 75–76, 84, 98, 262,                                                                                                                                                                |
| Concordia, Libro di —. Vedere Libro                                                                                                                                                | 295, 299, 331, 342, 396                                                                                                                                                                           |
| di concordia                                                                                                                                                                       | Credo                                                                                                                                                                                             |
| Conferenza di Hampton Court, 411                                                                                                                                                   | definizione di —, 21–24                                                                                                                                                                           |
| Conferenza di Lambeth, 428                                                                                                                                                         | epoca dei —, 21, 137n                                                                                                                                                                             |
| Confessione di Augusta, 303–307,                                                                                                                                                   | universali, 23–24                                                                                                                                                                                 |
| 315, 320, 322, 361–362, 371–374,                                                                                                                                                   | Credo a lunghe linee, 87                                                                                                                                                                          |
| 380, 384n                                                                                                                                                                          | Credo apostolico, 24–25, 33–35, 137–                                                                                                                                                              |
| Confessione di Belhar, 443–447                                                                                                                                                     | 154, 159–160, 167–169, 173, 205,                                                                                                                                                                  |
| Confessione di fede di Westminster,<br>413–417, 423–427                                                                                                                            | 219, 257, 299, 313, 322, 353–354, 372, 428, 440                                                                                                                                                   |
| Confessione di Schleitheim, 314–318                                                                                                                                                | Credo atanasiano, 24–25, 137n,                                                                                                                                                                    |
| Confessione e penitenza, 349, 369                                                                                                                                                  | 155–169, 173, 193–195, 253, 257,                                                                                                                                                                  |
| Confessione francese, 341–344                                                                                                                                                      | 323, 348                                                                                                                                                                                          |
| Confessione tetrapolitana, 328–333,                                                                                                                                                | Credobattesimo. Vedere Battesimo:                                                                                                                                                                 |
| 371                                                                                                                                                                                | dei credenti                                                                                                                                                                                      |

Credo della dedicazione, 87 Diocleziano (imperatore), 55, 57–59 Credo di Nicea, 78–83, 90–94 Diodoro, 108–114, 123 Credo greco prototipico, 50-52, Dioscoro, 124–127, 131, 183 78 - 81Discesa, salvezza come una -, 74, Credo lateranense, 256-257, 259 83–84, 89–94, 101–103, 107–108, Credo niceno 113–114, 124, 131, 135, 191 e battesimo, 313 Dodici anatemi, 117 Donatismo, 201–203, 372–373 e Credo apostolico, 144–154 e la Trinità, 218–220, 253–254 Donazione di Costantino, 215 la sua origine, 25–26, 68–69, 92–102 Doppia processione dello Spirito, Credo occidentale di Sardica, 87 156–157, 164–165, 198–199, Credo romano. Vedere Antico credo 218-226 romano Dordrecht, Sinodo di, 401-409 Cristo. Vedere Gesù Cristo Dottrine, fede e –, 161–162, 168, Crociate, 224–226, 244–245, 247, 250, 196–199 255–256 Cromwell, Oliver, 413, 417 Ecthesis, 180 Cromwell, Thomas, 346 Ecumenismo, 302, 431-435 Culto e venerazione, 185-186, 289, Editto di Milano, 62 292-296, 315 Edoardo VI. (re), 349–351, 391, 409 Cultura, confessioni e —, 440 Elezione. Vedere Predestinazione Enrico IV, 243-244 Damaso (papa), 204 Enrico VIII, 344–353 Episcopalismo. Decretali pseudo-isidoriane, 215 Decreti del cattolicesimo, 27–28, Vedere Anglicanesimo Epitome. Vedere Formula di concordia 359-373, 431-435 Definizione calcedoniana, 26–27, Eraclio, 180 120–121, 128–134, 173–191, 302, Erasmo, 279n, 297, 386n 353 Eresia e protestantesimo, 303–307 Democratizzazione, 423 Eresia e protestantesimo, 282n Denck, Hans, 309-312 Esperienza della torre di Lutero, 278 Dichiarazione cristologica comune, Espiazione, 147, 151–152 434 Essenza, Vedere Ousia Dichiarazione di Auburn, 427 Eucaristia Dichiarazione di Barmen, 29-30, cattolicesimo e —, 235–239, 255–259 438-440 e penitenza, 348 Dichiarazione di Savoy, 424 luteranesimo e —, 284, 300–302, Dichiarazione solida. 305-307 Vedere Formula di concordia nelle confessioni riformate, 296, Dictatus Papae (Gregorio VII), 242-244 328–335, 340–343, 348–350 Didachè, 48-49 Eusebio di Cesarea, 55n, 58n, 60-62, Dieci tesi di Berna, 296 67, 78 Dinastia carolingia, 141–142, 157, Eusebio di Nicomedia, 77 215-216 Eutiche, 125-126, 183

| Fanatici spirituali, 300, 302         | la sua discesa all'inferno, 149–152              |
|---------------------------------------|--------------------------------------------------|
| Farel, Guillaume, 337–339             | la sua morte, 147–149                            |
| Fatalismo, 386                        | la sua nascita, 144–147                          |
| Fede                                  | morte di −, 174–179                              |
| credo e —, 53–54                      | Ghana, 441                                       |
| giustificazione per —, 271–276,       | Giacomo I (re), 411                              |
| 319, 326, 346, 350, 352, 367–370      | Giorgio di Laodicea, 88                          |
| opere e —, 294, 297, 299, 301, 305,   | Giovanni Damasceno, 186                          |
| 311–312, 367–369, 373–374             | Giovanni di Antiochia, 117-119,                  |
| predestinazione e —, 208              | 124–127                                          |
| Fede di Atanasio, La —, 155           | Giuliano l'Apostata, 88, 90                      |
| Fede, giustificazione per –, 167–168  | Giustificazione                                  |
| Federico III, 398                     | Credo e —, 53–54                                 |
| Filioque, 164–165, 198–199, 218–226   | e opere, 167, 271–276, 373–374                   |
| Filippisti, 377n, 382, 398            | e Trinità, 194–199                               |
| Filippo d'Assia, 299–300, 303         | per fede, 323, 368-370                           |
| Filippo II (imperatore), 394          | Giustiniano I, 176–177, 182–183                  |
| Filippo IV (re), 261                  | Giustino Martire, 43, 45–47                      |
| Fisher, John, 344, 346                | Giustizia e opere, 167                           |
| Flaviano (vescovo), 125-126           | Globalizzazione, e confessioni,                  |
| Formula di concordia, 383–390, 429    | 435–447                                          |
| Formula di unione, 118–121, 124,      | Gnesio-luterani, 382–383, 398–400                |
| 127–130                               | Goti, 195, 209–210                               |
| Foxe, John, 363                       | Governo secolare                                 |
| Fozio (patriarca), 211–213, 216–222   | e la chiesa, 240–244, 317, 438–442               |
| Franchi, regni —. Vedere Regni        | e violenza, 245–247, 307–308, 317,               |
| franchi                               | 320–321                                          |
| Fratelli polacchi, 354–355            | Grammatica cristiana, 17–19, 46,<br>421, 449–450 |
| <b>G</b> alerio, 58–60                | Grande catechismo (Lutero), 298-299              |
| Geddes, Jenny, 412                    | Grande persecuzione di Persia, 58                |
| Generato, il Figlio in quanto —,      | Grandi risvegli, 426                             |
| 75–77, 80–83, 98                      | Grazia                                           |
| Genuinità sacramentale, 201           | comune, 396                                      |
| Geremia II, 28, 360–361, 371–375      | e creazione, 392, 416                            |
| Gesù Cristo. Vedere anche Eucaristia; | e libero arbitrio, 194, 210, 299, 334,           |
| Vedere anche Incarnazione             | 407                                              |
| e i credo, 41–46, 52, 146–152         | e opere, 271–278, 407–408                        |
| e ila Trinità, 38–41, 109–110,        | Grebel, Conrad, 314–315                          |
| 355–356, 449                          | Gregoriane, riforme —.                           |
| e la salvezza, 145–149, 176–181,      | Vedere Riforme gregoriane                        |
| 369–370                               | Gregorio di Nazianzo, 92–93                      |
| e lo Spirito Santo, 144–146, 407      | Gregorio di Nissa, 92–93                         |
| il suo concepimento 144–146           | Gregorio I (papa), 204–205                       |

Gregorio VII (papa), 239–242, 259 Guerra civile inglese, 430 Guerra dei contadini, 297, 299, 308, 311, 315, 320 Guerre dei vescovi, 413 Guerre di religione, 378

Haller, Berchtold, 296
Heidelberg, Catechismo di —,
398–401
Henotikon, 132, 173–174
Hesshus, Tilemann, 398
Homoousios, 81–92, 94, 97, 102
Hubmaier, Balthasar, 288, 311–317
Hus, Jan, 255, 320
Hypostasis, 81–82, 90–91, 97–98,
110–111, 122–123, 129, 133, 173

Iba di Edessa, 177–179, 183, 203 Iconoclastia, 184–190, 292–295, 315 Iconoclastia, 216*n* Iconoduli, 187 Iconofili, 187 Identità confessionale, 27–30 Idolatria, icone e —, 186–189 Ignazio di Antiochia (vescovo), 42–43, 46–47 Ignazio di Costantinopoli

(patriarca), 211–212, 216–217, 220–222 Ildebrando da Sovana (papa Gregorio VII). *Vedere* Gregorio

Gregorio VII). *Vedere* Gregorio VII (papa)
Impero bizantino, 64, 121, 124, 131,

173, 184, 223–226, 249 Impero romano, 55–65, 77, 101, 180 Imputazione, infusione e —, 278 Incarnazione

nel Credo apostolico, 144–149 nel Credo atanasiano, 165–168 nel Credo niceno, 70, 74, 79–84, 90–91

nella Definizione calcedoniana, 103–109, 114–115, 173–190

Individualismo, credo e —, 16–20 Indulgenze, 292–295 Ineffabilis Deus, 432 Inferno. Vedere Gesù Cristo: la sua discesa all'inferno Infusione e imputazione, 278 Innocenzo III (papa), 226, 255–256 Interim di Augusta, 326–327, 382 Investitura laica, 241–242 Ipostasi. Vedere Hypostasis Ireneo di Lione, 46–49 Islam, 141, 213, 216, 249–250

Jim Crow, 435 Junius, Francisco, 395–396

**K**nox, John, 391–392, 412 Kolb, Franz, 296 Krell, Niklaus, 377, 409

Laica, investitura, 241 Lambeth, Articoli di —, 410–411 Lanfranco di Bec, 237 Lectio continua, 292 Legge, 284–285, 324–326, 387–389 Leone III (imperatore), 183–187 Leone I (papa), 125 Leone IX (papa), 222, 237 Leone X (papa), 280 Lerino, monastero di —, 157–158 Libera Società Africana, 436 Libero arbitrio grazia e —, 194, 210, 299, 334, 407 peccato e —, 297, 333–335, 369–370, 385-387 Libro di Bergen. Vedere Formula di concordia Libro di concordia, 30, 327, 382-390,

428
Libro di Torgau. *Vedere* Formula di concordia
Licinio, 59–62, 67
Lima, Documento di —, 433
Litania di Pasqua, 429

| Locali, confessioni —, 23<br>Lollardi. <i>Vedere</i> Wycliffe,    | Militari, emergere delle classi —, 244–247. <i>Vedere anche</i> Governo |
|-------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| movimento di —                                                    | secolare                                                                |
| Lotta per le investiture, 243–244                                 | Modalismo. Vedere Sabellianismo                                         |
| Lumen Gentium, 433                                                | Monachesimo, 92, 276, 323, 330                                          |
| Luteranesimo                                                      | Monarchianismo modalistico.                                             |
| e confessioni, 291, 297–299,                                      | Vedere Sabellianismo                                                    |
| 303–307, 428                                                      | Mondo cristiano occidentale.                                            |
| e protestantesimo, 283–285,                                       | Vedere Regni franchi                                                    |
| 379–382, 398–401                                                  | Monoenergismo, 180                                                      |
| Lutero Martin                                                     | Monofisite, chiese, 132                                                 |
| confessioni e —, 291, 296–299,                                    | Monoteismo, 37–41, 194–198, 354–355                                     |
| 321–327                                                           | Monotelismo, 180–184                                                    |
| luteranesimo e —, 379–380                                         | Moravi, 422, 429                                                        |
| sul libero arbitrio, 386–387                                      | More, Thomas, 344, 346                                                  |
| violenze e —, 307–308, 319–321                                    | Movimento cataro, 256–257, 262–264                                      |
| vita di —, 269, 275–282                                           | Movimento cataro, 250–257, 202–204  Movimento riformato                 |
| Zwingli e —, 291–302                                              | arminianesimo e —, 401–409                                              |
| Zwingii e —, 271–302                                              | confessioni del —, 327–344, 390–397                                     |
| <b>M</b> aasai, 440                                               | luteranesimo e —, 283–285,                                              |
| Macedoniani, 92–93, 98                                            | 306–307, 398–401                                                        |
| Macrostico, 87                                                    | Mühlberg, battaglia di —, 326                                           |
| Manicheismo, 58n                                                  | Müntzer, Thomas, 309                                                    |
| Mantz, Felix, 314–315                                             | Musulmani. Vedere Islam                                                 |
| Marcello di Ancira, 51, 85                                        | Myconius, Oswald, 331                                                   |
| Maria I d'Inghilterra. <i>Vedere</i> Tudor,                       | Wrycornus, Oswaiu, 331                                                  |
| Maria  Maria                                                      | $oldsymbol{N}$ adere Reformatie, 392                                    |
| Maria, madre di Dio, 129–130,                                     | Natura personale. Vedere Physis                                         |
| 144–147, 312–313, 432                                             | Nestorianesimo, 108, 113–114, 122,                                      |
| Mari, lettera A, —, 177–178                                       |                                                                         |
| Massenzio, 55–62                                                  | 125, 131–132, 176–179, 433<br>Nestorio, 109–123, 132–133, 183           |
| Massimo il Confessore, 180–182,                                   |                                                                         |
| 220                                                               | Nestorio, 126 <i>n</i>                                                  |
| •                                                                 | Niccolò (papa), 212, 215–217,<br>220–221                                |
| Melantone, Filippo, 300, 303–306, 320, 326–327, 335–336, 379–382, | Nicea, concili tenuti a, 25, 77–78,                                     |
| 390, 398–399, 429                                                 | 84–87, 191                                                              |
| Mennoniti, 441                                                    | Novantacinque tesi, 21, 269, 280–283,                                   |
| Messa. Vedere Eucaristia                                          | 292                                                                     |
| Metodismo, 30, 379, 427, 435–436,                                 | Nuovo Mondo, 422–431                                                    |
| 440–441                                                           | Nuovo Monuo, 422–431                                                    |
|                                                                   | Occolomnadius Johannes 221                                              |
| Metodismo, 430n                                                   | Oecolampadius, Johannes, 331                                            |
| Michele (imperatore), 211, 216–217, 220–221                       | Opere buone                                                             |
|                                                                   | giustificazione e —, 167–168, 367,                                      |
| Milano, Editto di, 62                                             | 380–381                                                                 |

salvezza e -, 257, 271-278, 325, Penitenza, 273–281, 295, 348–349, 373–374, 385–386, 390, 407–408 367–371, 374, 386, 389, 408 santificazione e —, 368–369, 408 Pentecostalismo, 30, 430 Opinione maggioritaria del tardo Perfezionismo cristiano, 317, 408 Medioevo, 272 Periodo patristico, 20–24, 49, 137*n*, Origene, 72–76, 183 193, 196, 205, 381 Ortodossia orientale, 27, 101n, Persecuzione 371–375 persiana, 58–59 Osiander, Andreas, 284n, 309, 347, romana, 57–61, 199–201 381 Perseveranza e predestinazione, Osio di Cordova, 77–78 208, 407–408 Ottavo concilio ecumenico, 221 Persona. Vedere hypostasis; prosopon Ousia, 81-82, 88, 110-111, 123, 129, Petizione dei mille, 411 133, 173 Physis, 81n, 110–111, 114, 120, 123–125, 129, 132–133, 173 Pace di Dio (movimento), 246 Piattaforma di Cambridge, 425 Padri della chiesa. Vedere Periodo Piattaforma sinodale definita, 428-429 patristico Piccolo catechismo (Lutero), 298-299 Paesi Bassi, 392-397, 401-409 Piccolo concilio, 118 Palamas Gregorio, 227n Pio IX (papa), 431–432 Palatinato, 398 Pipino il Breve, 141–142, 215 Paolo di Samosata, 85 Platonismo, 71-75 Paolo III (papa), 321, 332, 365–366 Plotino, 71n, 72n Parlamento Lungo, 413 Ponte Milvio, battaglia di, 55, 59-62 Partito eterousiano, 89 Predestinazione, 207-209, 351, 357, Partito omoiano, 89 379, 386–387, 396, 403–405, Partito omoiousiano, 89 409-411 Presbiterianesimo, 391, 412, 417, Partito omoousiano, 89 Patti, salvezza e i −, 416 422, 426–427, 436–437, 441–443 Peccato Prima confessione di Basilea, 330–332, creazione e, 392 libero arbitrio e, 297, 333-334, Primo concilio ecumenico, 25, 67-69, 385-387 77 - 78Primogenitura, pratica della -, 245 originale, 206–208, 272, 297, 301, 305, 310, 312, 316, 324–325, 331, Primo uso della legge, 324–325 348–350, 367–370, 373, 381, *Prosōpon*, 81n, 110–112, 114, 120, 123, 385–386, 392, 426, 431 129, 133, 173 ravvedimento e, 312, 316-317, Protestantesimo, 27–30, 283–285, 407-409 416, 418 Pedobattesimo. Vedere Battesimo: dei Pulcheria, 126 bambini Puritanesimo, 410, 412-414, 423-425 Pelagianesimo, 206-207, 274, 305, 408 Pellegrinaggio di Grazia, 348 Quaccheri, 414, 422, 430 Pellegrini. Vedere Brownisti Quadrilatero, 428

Quadrilatero Chicago-Lambeth, 428 e amore, 405–408 Quarantadue articoli, 350–351, 357 e i patti, 416 Quarto concilio ecumenico, 26, e le opere, 257, 271-276, 324-325, 103-105, 120, 123 373-374 Quicunque. Vedere anche Credo Santi, comunione dei —, 145, 152–153 atanasiano Santificazione, legge e —, 325–326 Quicunque, 156n Sattler, Michael, 315 Quinto concilio ecumenico, 149, Schwabach, Articoli di —, 303 174–179, 183 Scisma fra Oriente e Occidente, 211–225 Scolastica, 231–239, 251–255 Radberto, Pascasio, 235–236 Ratramno di Corbie, 235-236 Scomunica, 260, 261, 290, 316 Razzismo e la chiesa, 435–436, di Enrico IV, 243 441–442, 445–446 di Geremia II, 371 Regni franchi, 64, 142–143, 205, 213 di Lutero, 282, 320, 398 Religione, guerre di —, 378 di Michele Cerulario, 223 Riforma, 21-22, 29-30, 269-286, e i brownisti, 423 344-351 processo della —, 282n magisteriale, 288–289, 318 Scuola di Alessandria, 109n radicale. Vedere Anabattisti Scuola di Antiochia, 109n Riformati. Vedere Movimento Secondo concilio ecumenico, 25, 100 riformato Secondo uso della legge, 325 Riforme gregoriane, 239-244 Sedi episcopali, cinque —, 203–204 Rigenerazione battesimale, 272–274, Segni della chiesa, 99, 199–205, 397 Sessantasette articoli, 293–295 Rimostranza, cinque articoli di —, Sesto concilio ecumenico, 180-184 405-409 Settimo concilio ecumenico, 184–189 Rinascita carolingia, 215–216 Shaker, comunità —, 429 Risveglio, 426-430 Shema, 36-37, 39, 41, 53, 355 Rufino, Tirannio, 33–35, 99n, 137–140, Sillabo dei principali errori, 432 143-151 Simbolo battesimale, 24, 50-54, 153 di Aquileia, 139-140, 150 Sabellianismo, 85 Similitudini teologiche, 253 Sacramenti, 152-153 Singola attività in Cristo, 180 Sacramenti, validità dei, 202 Sinodo brigantesco (Efeso), 126 Sacro Romano Impero, 64 Sinodo, definizione di -, 77nSalvezza Sinodo del Missouri, 428 autorità papale e —, 259–262 Sinodo di Uppsala, 384n come una ascesa, 71–74, 84, 115 Sinodo domestico (Costantinopoli), come una discesa, 74, 83–84, 89–90, 94, 101–103, 107–108, 113–114, Società Religiosa degli Amici, 430 124, 131, 135, 191 Socinianesimo, 352 Cristo e la —, 83–84, 145–149, Sofferenza di Cristo, 174–179 369-370 Sostanza. Vedere Hypostasis

Sozzini, Lelio, 352–354 Specchio, analogia dello —, 325 Spirito Santo battesimo nello -, 431 e Cristo, 144–146, 407 e spiritualità, 300 e Trinità, 91–93, 96–100 monoteismo e -, 41, 356 Vedere anche Filioque Statuto di Praemunire, 346n Sudafrica, 437, 441–446 Symbolon, 18–19 **T**eodoreto di Cirro, 117, 125–128, Teodoro di Mopsuestia, 108–115, 123, 132–133, 177–178 Teodosio I, 91, 93, 100–101, 134 Teodosio II, 116-117, 126, 134

Teologia della liberazione, 436 Teopaschismo, 174–179, 182, 190 Terzo concilio ecumenico, 26, 103, 117–124, 134 Terzo uso della legge, 285, 325–326, 357, 387–390, 418

Tetzel, Johann, 280–281 Theopneustos, 294–295 Theotokos, 116–117, 119, 129–130, 185, 312–313

Tommaso d'Aquino, 234–235 Torgau, Articoli di —, 303–305 Tradizione apostolica, La, 49 Traduzioni della Bibbia, 264–265, 346, 368

Traduzioni della Bibbia, 411n Transilvana, Confessione di fede -,356

Transustanziazione, 28, 239, 248, 255–259, 264, 301, 305, 349, 368, 435

Tre Capitoli, 177–179 Tregua di Dio (movimento), 246 Trentanove articoli.

Vedere Anglicanesimo

Tre risposte di Geremia II, 371–373 Trinità monoteismo e —, 37–41, 194–199, 353–355 nei credo, 45-48, 162-165, 251, 253–254, 256–257, 449 nelle confessioni, 331, 342, 350, 352-355 salvezza e *— ,* 73–80 Trionfo dell'ortodossia, 189 Tudor, Maria, 351, 357 TULIP, 402–403 Tyndale, William, 393 Typos, 180

Ulteriore riforma, 392 Umberto (cardinale), 222-224 Unam Sanctam, 242, 260-262, 365n Unitariano, movimento —, 354–356 Uppsala, Sinodo di —, 384n Urbano II (papa), 224, 249–250 Ursino, Zaccaria, 398

Valdesi, 256, 263–264 Validità dei sacramenti, 202 Vandali, 195, 209–210 Venerazione nel culto, 185–186 Vera confessione, 423–424 Vichinghi, 222, 245 Violenza, 245–247, 307–308, 317 Viret, Pierre, 337–338 Volontà unica. Vedere Monotelismo Vulgata, 264–265, 367–368

**W**esley, John, 402, 408, 427, 440 Wittenberg Concordia di —, 288, 335–336 Wycliffe, John, 255, 264–265 Wycliffe, movimento di —, 262–264

**Z**urigo, Consenso di –, 340 Zwingli, Huldrych, 29, 269, 283–284, 291–296, 299–303, 307–311, 314–315, 327–340, 352, 398, 450

«Non ho altro credo che la Bibbia». Questa affermazione esprime l'intenzione lodevole di attenersi alla Scrittura ed evitare l'adozione acritica di idee umane. A cosa servirebbero, allora, i credo o le confessioni, o un libro sulla loro storia?

Come cristiani, proclamiamo il nome della persona a cui apparteniamo e in cui crediamo. Tuttavia, l'intimità non basta; abbiamo bisogno di una "grammatica". I cristiani devono imparare la grammatica dell'intimità cristiana, delle relazioni descritte attraverso una prospettiva cristiana, del vivere alla luce di Colui di cui portano il nome. Affermiamo che la Bibbia resta la nostra autorità ultima, ma dobbiamo ammettere di aver bisogno di aiuto con la Bibbia. I credo e le confessioni – la grammatica della fede cristiana tramandataci dalla chiesa del passato – possono aiutarci. L'intento dei credo e delle confessioni è stato quello di fornire ai cristiani una guida, un progetto, affinché potessero evitare le numerose insidie di coloro che troppo frettolosamente avevano tentato di spiegare Cristo con parole proprie.

La storia dei credo e delle confessioni costituisce un percorso unitario, in cui gli sviluppi successivi si fondano su quelli precedenti, e in questo libro si è cercato di evidenziare la coerenza di questa storia, nonostante le molteplici tensioni tra Oriente e Occidente, tra il cristianesimo cattolico romano, ortodosso e protestante, e tra le diverse tradizioni protestanti.

STORIA DEL CRISTIANESIMO



€ 30,00 (iva compresa)